## Walter Marzilli "Dal segno al suono". Dagli archetti ai fraseggi dei cantori nelle registrazioni del Coro della Cappella Sistina<sup>1</sup>

Naturalmente non siamo in grado di sapere esattamente come cantassero i cori del Rinascimento, quali fraseggi usassero, né quali prassi esecutive applicassero. Le *ligaturae*, ad esempio, sono tuttora un mistero... Tuttavia, stando alle testimonianze dell'epoca, resteremmo alquanto sconcertati al loro ascolto.<sup>2</sup>

Per cercare di fare chiarezza dobbiamo fare un passo indietro. Ci viene in aiuto una nota legge che i filologi chiamano "delle aree periferiche", di cui devo la conoscenza al professor Giacomo Baroffio, quando era il mio insegnante di Canto gregoriano. La legge afferma che dal luogo in cui nasce una certa tradizione – nel nostro caso, la prassi esecutiva e i fraseggi dei cantori rinascimentali – essa si espande nelle aree limitrofe: in queste si conserva a lungo, mentre si perde nell'area d'origine. Naturalmente sono scomparsi tutti i cantori dell'epoca, e quelli attuali hanno caratte-

<sup>1</sup> Il presente saggio ripropone nella forma originale – testo e immagini – il mio intervento al Convegno *Dal segno al suono* tenuto presso la Fondazione Guido d'Arezzo. La prima parte della conferenza prende spunto da un breve inserto, *Dagli archetti ai fraseggi dei cantori rinascimentali*, «Choraliter», 55, maggio 2018, pp. 22-23.

<sup>2</sup> Gioseffo Zarlino, *Le istitutioni harmoniche*, Venezia, [Pietro da Fino], 1558, Parte terza, cap. 45, p. 204: «Non debbe adunque il cantore nel cantare mandar fuori la voce con impeto, et con furore a guisa di bestia». Si veda anche: Hermann Finck, *Practica musica*, Wittemberg, Eredi di Georg Rhau, 1556, Libro V, p. 6: «I cantori deformano mostruosamente i brani, urlando con voci barbariche»; «I bassi strepitano suoni arrochiti, come un calabrone in una borsa di cuoio» [traduzione dell'autore].



Fig. 1 - Maestro di San Felice del Benaco, Assunzione della Vergine Maria, fine XV secolo, particolare.



Fig. 2 - Maestro di S. Rocco, Angelo con ribeca, XV secolo3

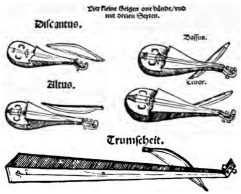


Fig. 3 - Martin Agricola, Musica instrumentalis deudsch, Wittemberg, Georg Rhau, 1528 e 1545, pp. 110-111.



Fig. 4 - Silvestro Ganassi, Regola Rubertina, Venezia, s.e., 1542, frontespizio





Figg. 5-6 - Guido Reni, Santa Cecilia (1606) e particolare.

ristiche fisiche e fisiologiche completamente diverse. Queste differenze hanno inevitabilmente modificato il nostro modo di cantare: aumento dell'altezza media, quindi corde vocali più lunghe, casse di risonanza più grandi, gabbie toraciche più sviluppate, conformazione fonica del coro completamente diversa, con i contralti scuri e gravi al posto dell'altus chiaro e acuto, i tenori acuti al posto dell'antico tenor baritonale, e tutte le altre modifiche che ben conosciamo. Non ultima, la consapevolezza ormai perduta sull'intonazione delle scale antiche.

Cosa ci rimane secondo la legge delle aree periferiche? Appunto l'area periferica, dove tuttora possiamo pensare che siano ancora in vita gli antichi fraseggi: il "quartetto d'archi". Questa formazione strumentale, insieme ai cornetti utilizzati soprattutto in area spagnola, accompagnava frequentemente i cantori durante le esecuzioni nel Rinascimento, sostituendosi anche alle eventuali voci mancanti. Naturalmente all'epoca si sarà creata una stretta simbiosi tra cantori e strumentisti: è impensabile che adottassero due prassi esecutive diverse. Mi spingo oltre, dicendo che la scelta del quartetto d'archi per accompagnare, raddoppiare o sostituire i cantori, possa essere stata fatta proprio per le sue caratteristiche sonore. A questo punto non interessa nemmeno sapere se gli archi siano stati scelti per i loro fraseggi preesistenti, oppure se abbiano modificato il loro modo di suonare per imitare le voci umane. Ciò che conta è il fatto che, se è vera la legge in questione, allora possiamo attingere dai fraseggi degli antichi archi per cercare di avvicinarci ai fraseggi dei cantori del Rinascimento.

Ma come erano gli archetti del Rinascimento, e soprattutto, quale suono potevano produrre? Guardiamo qualche immagine per capire meglio. Da notare, *in primis*, oltre alla forma degli archetti (figg. 1-6), è la suddivisione dei quattro strumenti ad arco in base ai registri delle voci del coro, propria dell'organizzazione di molti strumenti rinascimentali in famiglie.

Intanto è evidente che archetti siffatti non potevano produrre un suono forte, poiché con una pressione elevata si sarebbero facilmente piegati da

<sup>3</sup> La ribeca è un antico strumento ad arco, in uso soprattutto tra i trovatori e i menestrelli. Anche la figura precedente a questa e quella successiva ritraggono strumenti simili, detti anche in tedesco *Kleine geige*, violino piccolo.

un lato. Ma soprattutto avranno creato automaticamente un crescendo-decrescendo, cioè la classica messa di voce completa, a causa della maggior cedevolezza nella parte centrale del crine. E questo sia con arcata al tallone che alla punta, indifferentemente.4 Di conseguenza non erano adatti per produrre suoni costanti e stabili. Per ottenere questo tipo di suoni fermi dovremo aspettare che l'archetto si rovesci nell'Ottocento, e da convesso diventi concavo, seguendo il processo indicato nella Figura 7.5

Anche l'archetto barocco del XVII secolo mostra una forma



 $Fig. \ 7-Evoluzione\ della\ forma\ dell'archetto$ 

inadatta a creare suoni fermi. A causa della sua forma asimmetrica (nella figura, da Mersenne fino a Tartini), tirandolo dal tallone avrebbe fatto un decrescendo, dalla punta un crescendo, ma certamente mai avrebbe prodotto un suono fisso e costante.

La lunga durata in uso dell'archetto rinascimentale, documentata già dal XIV secolo con la sua forma primordiale di arco da caccia, ci induce a pensare che gli antichi musici desiderassero proprio quel tipo di suono morbido e articolato. Oltre a queste considerazioni dobbiamo aggiungere un'ulteriore riflessione: come suonano oggi gli strumentisti ad arco, seppure con archetti moderni, fatti per ottenere suoni forti, tenuti e costanti? Come suonano le note lunghe? E quelle puntate? Legate e ferme, oppure

<sup>4</sup> È noto come le viole da gamba e le viole da braccio tirino l'arco in direzione opposta.

<sup>5</sup> Immagine tratta da Mauro Uberti, *I fisiologi spiegano il passaggio dal linguaggio parlato al canto*, http://www.maurouberti.it/fisiologi/fisiologi.html. L'archetto concavo attuale sarà un ulteriore sviluppo di quello di Viotti del 1790, ultimo riportato in figura.

articolate e libere? Naturalmente articolate e libere, creando spazio fra una nota e un'altra, lasciando un suono prima di produrne un altro, come se facessero circolare dell'aria tra le note. L'estremizzazione di questa prassi di articolazione del suono ha prodotto la particolare esecuzione delle note puntate nella musica barocca: il desiderio di muovere il suono portò infatti alla creazione di una pausa in corrispondenza del punto.

Questo desiderio di "muovere" il suono senza tenerlo fermo dovrebbe essere la bussola per orientarci nell'esecuzione della musica rinascimentale. Si tratta di avere tra le mani una melodia viva, che serpeggia e si snoda tra le sezioni del coro e le attraversa continuamente. Si inerpica tra le note



Fig. 8 – La Vocazione di S. Matteo del Caravaggio.

acute dei soprani e si adagia comodamente tra le braccia dei bassi. Ma soprattutto ha una testa e una coda, un principio e una fine, un movimento vitale e un successivo momento di riposo, un momento di luce e uno di ombra. Ecco! Un accento da mettere in luce e una debole sillaba atona da proteggere e ombreggiare ("accento" proviene da *ad-cantus*, e "atona" proviene da *a-tonum*: privo di suono!). Luci ed ombre: viene subito in mente Michelangelo Merisi. È diventato quel genio che tutti conosciamo come il Caravaggio perché ebbe un coraggio enorme: nonostante il costo delle sue commissioni, mise completamente in ombra oscurandole con il nero – quindi sacrificò! – una grande parte delle sue tele, pur di dare un grande movimento scultoreo alle zone di luce.

Prendiamo spunto, allora: una melodia in continuo movimento, mai ferma e statica, proprio come nei dipinti di Caravaggio,<sup>6</sup> ma soprattutto come i fraseggi degli archi, antichi e moderni. Legge delle aree periferiche. Grazie Giacomo...

Dal segno al suono. I rapporti tra loro sono regolati anche in funzione della teoria degli *affetti*. Nel Rinascimento infatti alcuni segni non cambiano grafia – per esempio il *tactus* alla breve o alla semibreve – il suono invece sì. E ciò è strettamente legato appunto anche alla teoria degli *affetti*, che nel Barocco diventerà degli *effetti*, pur detto con una semplificazione estrema, quasi brutale. Infatti gli *affetti* riempiono il *tactus* di numerosi elementi e di tanti preziosi contributi, per cui esso si è dovuto allargare per contenerli tutti, costringendo gli esecutori al passaggio di scansione dalla *breve* alla *semibreve*, come risulta ampiamente illustrato in tanti trattati coevi.

Ma veniamo all'aspetto realizzativo, e vediamo come il Coro della Cappella Sistina riesca ad applicare i movimenti di suono illustrati parlando degli archetti. Intanto vedrete come nelle trascrizioni della Cappella Sistina siano presenti alcune note rosse. Si tratta di obiettivi verso i quali si

<sup>6</sup> Nel raffronto tra pittura e musica si tenga presente che il Caravaggio dipingeva il suo dipinto *I bari* proprio nell'anno in cui Palestrina moriva, il 1594, e la *Vocazione di San Matteo* cinque anni dopo.

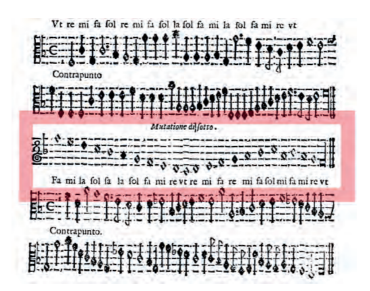
muovono i fraseggi dei cantori, con dei crescendo e dei veri e propri "rubati", che indirizzano la frase verso quelle particolari note, intese come un obiettivo verso il quale muovere tutte le melodie. Tutto il brano allora risulta mirabilmente in continuo movimento sinuoso, al contrario della prassi ben più statica e ferma adottata in molti paesi europei per la musica antica. In una definizione, per dirla con il Maestro Palombella, si tratta di dare alle melodie una "direzione di frase". Obiettivo primario: l'accento della parola, e anche quello principale dell'intera frase. Questi movimenti sono legati alle figure retoriche. Come sappiamo, sono numerosissime, ma nel nostro caso la Cappella Sistina le suddivide in due grandi raggruppamenti: figure di "tensione" e figure di "distensione". Le più interessanti non sono tanto quelle di "distensione", come quelle che cadono regolarmente sul tactus, ma quelle di "tensione". Tra queste la più usata è la "sincope", che in genere è posta sull'accento della parola. Vediamo un esempio: Stabat Mater di Palestrina. Nella parte del cantus la sincope è rafforzata dalla presenza dell'ochetus. Siamo abituati a inserire un crescendo nella sincope quando questa conduce ad una dissonanza, come al cantus con il tenor a battuta



189 nel primo coro. Ma vedete che lo stesso trattamento in crescendo della sincope è indicato anche in quella del *tenor* del secondo coro, nonostante essa conduca ad una consonanza. Sempre a causa della sincope, all'ultima battuta il *tenor* del secondo coro ha un crescendo.

Ma perché tutta questa attenzione alla "direzione di frase"? Perché guardare con insistenza verso destra nella partitura? Perché anche qui esiste una stretta relazione tra il segno e il suono, e la "direzione di frase" è insita nella scrittura antica. L'ho potuto dedurre da alcune situazioni della grafia antica.

1. Dalle mutazioni della solmisazione, e dalla necessità di calcolare se e quando fare la mutazione, a seconda delle note che seguono. Nella figura seguente<sup>7</sup> si nota che mentre cantava il FA (Sib) nel terzo rigo, il cantore antico doveva già aver visto il DO (Ut) sotto al rigo, posizionato sei note dopo. In questo modo poteva chiamare la nota successiva con il nome di LA, e non MI in relazione al FA:



- 2. Dalle perfezioni e alterazioni a parte post.
- 3. Dal punctum divisionis e alterationis, e anche perfectionis.

<sup>7</sup> Tratta da Adriano Banchieri, Cartella Musicale, Venezia, Giacomo Vincenti, 1614, p. 14.

## 4. Dalle *ligaturae* multiple:<sup>8</sup>



5. Dalla necessità di disporre il testo dell'Ordinarium Missae all'impronta; e nei mottetti al segno *ibidem*. Nell'immagine seguente vediamo la stampa originale della Missa Ad coenam Agni provvidi di Giovanni Pierluigi da Palestrina:

<sup>8</sup> Figura seguente tratta da: Adrian Coclico, Compendium Musices, Secunda pars, Norimberga, Montani e Neuberi, 1552.



6. Dal *custos* sempre inserito a fine rigo nelle stampe, che Palestrina usa sempre, anche nei suoi manoscritti ad uso privato. La sua presenza costante e sistematica evidenzia in modo chiaro la volontà del compositore di guardare sempre avanti, per collegare ciò che precede con ciò che segue. Vediamo un esempio dal codice 59 della Biblioteca di San Giovanni in Laterano. Il *custos* è evidenziato dalle frecce rosse (*a fianco*).

Anche i cambi di *tactus* impressi ai brani dalla Cappella Sistina dipendono non tanto direttamente dal testo, come si presumeva negli ultimi decenni del secolo scorso, quanto dal segno grafico. Succintamente e semplicisticamente: si accelera quando la scrittura del nuovo tema ha una connotazione fatta per lo più di note bianche; si rallenta se presenta note



nere.9 Prassi ben nota nel Barocco, con i suoi "adagio" in 4/4 con tante note nere, che vanno battuti lentamente in 8/8; ma la provenienza è rinascimentale! C'entra il testo nella scelta del tactus? Certo, perché il compositore ne ha fatto una esegesi - come afferma il Maestro Palombella – scegliendo di usare le note bianche o quelle nere... Come per la scelta della modalità da usare, del resto, fatta a priori in relazione al carattere del testo.

Ma una delle novità più interessanti conte-

nute nelle recenti incisioni del coro della Cappella Sistina legate alla grafia antica, sono le realizzazioni dei colores minores. Si suppone infatti che tali segni fornissero implicitamente ai cantori l'indicazione di inserire una coloratura più o meno improvvisata. Ciò avveniva da parte dell'intera sezione, quindi si presume che siano state adottate delle formule fisse e consolidate. Vediamo degli esempi, iniziando dal brano Hodie nobis di Giovanni Maria Nanino, nella trascrizione della Cappella Sistina. Le realizzazioni dei colores da parte del Maestro Palombella, che danno un

<sup>9</sup> Cfr. anche Edizione Nazionale delle Opere di Giovanni Pierluigi da Palestrina, a cura di Francesco Luisi, vol. IV, tomo I, Roma, Istituto Poligrafico e Zecca dello Stato, 2002, p. 312.

ottimo slancio alle melodie d'insieme, funzionano molto bene, ma sono da considerare come una delle tante possibilità, anche se a volta la scelta risulta costretta e limitata dalle esigenze del contrappunto.

## Nanino, Hodie nobis



## Ed ecco l'originale:



Il prossimo esempio è il finale in tempo ternario di un famoso mottetto di Palestrina, *Dies sanctificatus*, tratto dal Primo libro dei Mottetti. Lo vediamo prima nella edizione di Casimiri, quindi nella trascrizione della Cappella Sistina, con i *colores minores* svolti:





Ed ecco l'originale, nel quale si vede come tutte le sezioni, nell'ultimo rigo, abbiano i *colores*:



Qui si vede meglio l'annerimento dell'ultimo rigo nella pagina del Cantus:

Un ultimo concetto per concludere. Osserviamo attentamente la prossima immagine di Adoramus te di Francesco



Rossello, che fu maestro di cappella in S. Pietro e "magister puerorum" della Cappella Giulia dal 1548 al 1550. Proviene dal fondo della Cappella Sistina 484-489, e risale a metà del Settecento.



Come si vede sono scomparse le *ligaturae* mentre sono apparse le legature moderne; ci sono le stanghette di battuta; le sincopi sono rivelate dalle legature moderne, e non nascoste all'interno del *tactus* come nel Rinascimento; compaiono le corone intermedie; il testo è tutto accuratamente sottoposto alle note (anche nel secondo mottetto, *Emendemus in melius*). Insomma, una notazione e una grafia decisamente moderne. In realtà non suscita tanto scalpore il fatto che le antiche parti a stampa rinascimentali abbiano subìto un processo di modernizzazione grafica nel Settecento: ciò che è veramente importante è pensare che i cantori della Cappella Sistina non abbiano saputo più leggere le parti originali del Rinascimento, ma abbiano avuto bisogno di una trascrizione "moderna" e attualizzata. Se è vero, come è vero, che la prassi esecutiva rinascimentale dipendeva strettamente dal segno grafico coevo, occorre definitivamente prendere atto di come in Cappella Sistina la tradizione dei fraseggi ri-

nascimentali sia andata completamente perduta almeno dalla metà del Settecento. Ma è pure ben assodato come ciò fosse accaduto già a partire dalla seconda metà del Seicento.

Bisogna mettersi l'animo in pace: storicamente non ci può essere nessuna continuità di tradizione esecutiva tra il Rinascimento e i giorni nostri. Chi afferma il contrario può anche essere in buonafede, ma è in errore. Semmai va riconquistata *ex novo*, acquisendo conoscenze scientifiche, storiche e musicologiche finora sconosciute e disattese.